
2

 1

 

SA

 

 

IDENTIDAD BOLIVARIANA VOL. 9 No. 4, Diciembre 2025, pp. 75-90
© Instituto Superior Universitario Bolivariano de Tecnología - ITB

ISSN-e: 2550-6749

1

El presente artículo analiza la experiencia de la Fundación Acción 
Solidaria (FAS) en torno al cambio terminológico adoptado en su 
praxis institucional, en el marco de su vigésimo quinto aniversario. 
La investigación, de carácter cualitativo y reflexivo, se centra en la 
sistematización de la experiencia y en su confrontación con marcos 
teóricos provenientes de las ciencias sociales y la Doctrina Social 
de la Iglesia. El objetivo principal es examinar cómo la distinción, y 
eventual transición de proyectos a planes de acción comunitaria, de 
liderazgo a guianza y de beneficiarios a coparticipantes constituye un 
giro paradigmático que busca superar el asistencialismo y promover 
la corresponsabilidad comunitaria.

El estudio utiliza como estrategia metodológica el diagnóstico 
comunitario participativo y la estructura de análisis Ver–Juzgar–
Actuar, lo que permite articular la reflexión institucional con principios 
éticos, pedagógicos y pastorales. Los resultados muestran que el 
lenguaje opera como herramienta performativa que modela prácticas 
sociales, redistribuye poder y dignifica a los actores comunitarios. La 
discusión se apoya en los aportes de Paulo Freire, Pierre Bourdieu y 
documentos clave de la Doctrina Social de la Iglesia, evidenciando 
que el cambio terminológico de FAS no es meramente formal, sino 
identitario y transformador.

Se concluye que el lenguaje constituye una herramienta de justicia 
social y que su adecuada resignificación puede impulsar procesos de 
desarrollo humano integral, sostenibles y participativos.

Palabras clave: desarrollo humano integral, Doctrina Social de la 
Iglesia; corresponsabilidad, diagnóstico comunitario, participación, 
justicia social

Francesco Anzuini1, Fabián Vite Vera2

RESUMEN

La terminología como herramienta de transformación 
social: el caso de la Fundación Acción Solidaria en Ecuador

Terminology as a Tool for Social Transformation: The Case 
of the Acción Solidaria Foundation in Ecuador

INFORMACIÓN DEL 
ARTÍCULO
Fecha de recepción: 09 de septiembre  
de 2025.
Fecha de aceptación: 10 de noviembre 
de 2025.

https://orcid.org/0000-0002-0857-8304 
Instituto Superior Tecnológico Humane 
fanzuini@humane.edu.ec

https://orcid.org/0000-0002-2153-7291 
Instituto Superior Tecnológico Humane
fvite@humane.edu.ec

Francesco Anzuini

Fabián Vite Vera



IDENTIDAD BOLIVARIANA VOL. 9 No. 4, Diciembre 2025, pp. 75-90
© Instituto Superior Universitario Bolivariano de Tecnología - ITB

ISSN-e: 2550-6749

2

This article analyzes the experience of the Acción Solidaria Foun-
dation (FAS) regarding the terminological change adopted in its 
institutional praxis, within the framework of its twenty-fifth anni-
versary. This qualitative and reflective study focuses on the sys-
tematization of the experience and its comparison with theoreti-
cal frameworks from the social sciences and the Social Doctrine 
of the Church. The main objective is to examine how the distinc-
tion and eventual transition from projects to community action 
plans, from leadership to guidance, and from beneficiaries to 
co-participants constitutes a paradigmatic shift aimed at overco-
ming assistentialism and promoting community co-responsibility. 
 
The study uses participatory community diagnosis and the See–Jud-
ge–Act analytical structure as methodological strategies, allowing the 
articulation of institutional reflection with ethical, pedagogical, and 
pastoral principles. The results show that language operates as a per-
formative tool that shapes social practices, redistributes power, and 
dignifies community actors. The discussion draws on the contribu-
tions of Paulo Freire, Pierre Bourdieu, and key documents of the Social 
Doctrine of the Church, demonstrating that FAS’s terminological shift 
is not merely formal but rather identity-forming and transformative. 
 
The study concludes that language is a tool of social justi-
ce and that its appropriate re-signification can foster processes 
of integral, sustainable, and participatory human development. 

 
Keywords: coresponsibility, community diagnosis, integral human 
development, participation, Social Doctrine of the Church, social 
justice

ABSTRACT



I.     INTRODUCCIÓN

A una primera mirada superficial, una inves-
tigación como esta puede sonar un ejercicio 
autocelebrativo, narcisista y hasta con una buena 
dosis de inutilidad. Con todo, profundizar en la 
terminología que describe algo exige compren-
der por qué se eligen ciertas palabras en lugar de 
otras y cuál sería su fundamento. En el caso de la 
presente investigación, es significativo remarcar 
que las definiciones objeto de una profundiza-
ción empírica a posteriori responden al esfuerzo 
de interpretar la realidad —como inspiración 
trascendente y profundamente realista— desde la 
experiencia de relacionamiento con los distintos 
actores involucrados en las actividades promo-
vidas por la Fundación Acción Solidaria (desde 
ahora, FAS).

La terminología utilizada por las organizaciones 
sociales no constituye un aspecto meramente for-
mal, sino un elemento central en la configuración 
de su identidad institucional y en la manera en 
que se desarrollan sus procesos de intervención 
comunitaria. Nombrar es también definir y, en 
este sentido, las palabras empleadas determinan 
relaciones de poder, formas de participación 
y horizontes de acción social (Bourdieu, 1986; 
Freire, 1970).

Este estudio analiza el impacto del cambio 
terminológico adoptado por FAS, una organiza-
ción sin fines de lucro ecuatoriana que, en su 
vigésimo quinto aniversario, replanteó concep-
tos clave de su práctica social para superar el 
asistencialismo y fortalecer la corresponsabili-
dad comunitaria. 

El objetivo de la investigación es examinar cómo el 
uso terminológico de proyectos, planes de acción 

comunitaria, de liderazgo, guianza, beneficiarios y 
coparticipantes, reflejan un cambio paradigmático 
en coherencia con el desarrollo humano integral y 
los principios de la Doctrina Social de la Iglesia 
(Pablo VI, 1967; Francisco, 2020). 

Para ello, el artículo presenta el marco teórico, 
la metodología cualitativa empleada, los resul-
tados, su discusión a la luz de la literatura y una 
conclusión con aportes y proyecciones.

II.     MARCO TEÓRICO

Contexto institucional

La Fundación Acción Solidaria (FAS) es una 
institución sin fines de lucro integrada por pro-
fesionales, colaboradores, voluntarios y copar-
ticipantes que, inspirados en los principios del 
pensamiento social de la Iglesia, buscan promo-
ver la dignidad humana, la justicia y la recon-
ciliación social. Su misión se concreta en una 
praxis de salida al encuentro de las personas y 
comunidades en situación de vulnerabilidad, 
para identificar junto a ellas necesidades y po-
tencialidades, y así impulsar procesos de evan-
gelización y promoción humana que habiliten 
a la persona, la familia y la comunidad a ser 
agentes solidarios y protagonistas de su propio 
desarrollo integral1.

Esta identidad explica el giro terminológico que 
analiza el artículo: sustituir proyectos por planes 
de acción comunitaria, liderazgo por guianza y 
beneficiarios por coparticipantes. No se trata 
de un cambio cosmético, sino de una decisión 
identitaria coherente con la misión. El nuevo 
lenguaje orienta la acción institucional hacia pro-
cesos participativos y corresponsables, donde la 
planificación nace del diagnóstico comunitario, 
la autoridad se ejerce como acompañamiento y 

1	 Descripción del propósito identitario de Fundación Acción Solidaria en su documento “buena causa” contenido en 
su página web https://fasolidaria.org/.

Francesco Anzuini, Fabián Vite Vera

IDENTIDAD BOLIVARIANA VOL. 9 No. 4, Diciembre 2025, pp. 75-90
© Instituto Superior Universitario Bolivariano de Tecnología - ITB

ISSN-e: 2550-6749

3



las personas dejan de ser receptoras pasivas para 
asumir un rol activo en la construcción de bienes 
comunes y en la sostenibilidad de los procesos.

En síntesis, el contexto institucional de FAS 
—su inspiración doctrinal, su modo de presen-
cia en territorio y su opción por el desarrollo 
humano integral— fundamenta y legitima el 
cambio de vocabulario, alineando palabras y 
prácticas en una misma dirección: la promoción 
de sujetos y la transformación comunitaria.

Inspiración en la Doctrina Social de la Iglesia

La inspiración de FAS se encuentra de manera 
manifiesta en la Doctrina Social de la Iglesia  
y, en particular, en la encíclica Populorum 
Progressio2  de Pablo VI, donde se afirma que 
“el desarrollo no es un simple crecimiento eco-
nómico. Para ser auténtico, debe ser integral, es 
decir, promover a todos los hombres y a todo el 
hombre” (Pablo VI, 1967, n. 14).

Esta visión ha sido retomada en documentos 
posteriores como Centesimus Annus (Juan 
Pablo II, 1991) y Fratelli Tutti (Francisco, 
2020), que insisten en la necesidad de un de-
sarrollo humano integral, fundado en la justicia 
social y la fraternidad. 

A ello se suma el principio de subsidiariedad for-
mulado en Quadragesimo Anno de Pío XI, según 
el cual las instancias superiores deben sostener, 
pero nunca sustituir, la acción de las comunidades. 

El Compendio de la DSI también destaca la par-
ticipación como derecho y deber esencial de toda 
persona. Así, el marco doctrinal ofrece a FAS una 
justificación sólida para colocar la promoción 
humana, la justicia y la reconciliación social en el 
centro de su praxis, alejándose de la lógica asis-
tencialista y fomentando un estilo de acompaña-
miento cercano, educativo y transformador.

De este modo, el marco doctrinal ofrece a FAS3 
una justificación sólida para colocar la promo-
ción humana, la justicia y la reconciliación social 
en el centro de su praxis, alejándose de la lógica 
asistencialista y fomentando un estilo de acom-
pañamiento cercano, educativo y transformador. 

Esta tarea exige un compromiso permanente 
con la investigación, la reflexión y la evalua-
ción, en coherencia con los valores evangé-
licos. No se trata únicamente de realizar una 
acción social, sino de vivir la fe de manera 
concreta, con compromiso y responsabilidad.

Diagnóstico comunitario participativo

El giro terminológico y metodológico de FAS 
encuentra soporte práctico en el diagnóstico 
comunitario participativo, una herramienta que 
permite comprender la realidad social desde la 
perspectiva de sus propios actores. Inspirado en 
la investigación-acción de Paulo Freire, entre 
las varias fuentes4, este enfoque reconoce que el 
conocimiento no debe imponerse desde fuera, 
sino construirse en diálogo con la comunidad.

2	 “[…] realizar en toda su plenitud el verdadero desarrollo, que es el paso, para cada uno y para todos, de condiciones 
de vida menos humanas a condiciones más humanas” (Pablo VI, Populorum Progressio, 1967, Ed. Vaticana, p. 5).
3	 “La metodología Ser, Saber, Emprender y Sostener (SSES) propone evaluar problemáticas urgentes y diseñar acciones 
acertadas desde la propia comunidad, grupo de beneficiarios o empresas locales que, cumpliendo con una lógica de participación 
e integración, tiene como finalidad procurar una solución con la activa participación de las personas y de los grupos sociales 
(Pablo VI, 1967).
Para que de esta manera las acciones a emprender sean más eficaces y puedan apropiarse mejor en la medida en la que se 
logre vincular de mejor forma a la población objetivo y a todos los actores sociales que tienen algún grado de influencia con la 
misma.” En Uribe D., “Ser, saber, emprender y sostener: ventajas y resultados de una metodología de trabajo virtuosa al servicio 
de la sociedad”, 2022, Guayaquil, Humane Instituto Superior Tecnológico de Negocios, p. 6.

Francesco Anzuini, Fabián Vite Vera

IDENTIDAD BOLIVARIANA VOL. 9 No. 4, Diciembre 2025, pp. 75-90
© Instituto Superior Universitario Bolivariano de Tecnología - ITB

ISSN-e: 2550-6749

4



El diagnóstico se articula con la metodología 
del ver, juzgar y actuar, ampliamente utilizada 
en la Doctrina Social de la Iglesia.

•	 En la fase de ver, se escucha y ob-
serva a la comunidad desde la em-
patía, identificando sus dinámicas, 
fortalezas, debilidades y necesidades.

•	 En la fase de juzgar, los problemas 
se confrontan con principios de justi-
cia, dignidad humana y bien común, 
buscando reconocer las estructuras 
injustas que deben transformarse.

•	 En la fase de actuar, se delinean, 
junto con la comunidad, líneas de 
acción creativas y sostenibles que 
promueven la autonomía y la corres-
ponsabilidad.

Este proceso no se limita a describir realidades5: 
impulsa un cambio reflexivo y transformador 
que convierte a los miembros de la comunidad 
en protagonistas activos de su propio desarro-
llo. Su valor reside en que evita el aislamiento 
y la pasividad: al nombrar los problemas y de-
batirlos colectivamente, se abren caminos para 
soluciones integrales. De ahí que el diálogo no 
sea solo método, sino ejercicio de dignificación 
humana, al reconocer la voz y la palabra de 
cada participante.

Además, el diagnóstico comunitario participa-
tivo ayuda a alinear las acciones de FAS con los 

valores del desarrollo humano integral. En la 
práctica, permite identificar necesidades priori-
tarias, fortalecer la solidaridad, fomentar la re-
conciliación y valorar los recursos disponibles 
de la comunidad. Sus ejes de análisis incluyen:

•	 Identidad y valores de la comunidad.

•	 Historia y contexto social.

•	 Necesidades y problemáticas prioritarias.

•	 Actores locales y redes de apoyo.

•	 Recursos disponibles y costos.

Dar voz a la comunidad y empoderarla en su 
proceso de desarrollo fortalece su capacidad de 
resiliencia y promueve un cambio real basado 
en la solidaridad, la justicia social y la partici-
pación activa. Así, el diagnóstico se convierte 
en un pilar metodológico que vincula la misión 
de FAS con la transformación concreta de las 
personas y comunidades.

Las palabras que generan un cambio de 
trabajo

En el ámbito de la intervención social, el 
lenguaje no es un elemento accesorio: las 
palabras que se emplean generan sentidos, 
modelan relaciones y condicionan la manera 
en que se conciben los procesos comunitarios. 
La terminología usada por una organización se 
retroalimenta de la experiencia de trabajo en 
el territorio y, a su vez, orienta la forma en que 

4	 Es importante recordar cómo hay pensadores y organizaciones que han profundizado esta metodología como Kurt 
Lewin, cual pionero de la Investigación-Acción en psicología social (años 40), con énfasis en el diagnóstico, la acción y la 
evaluación en ciclos participativos; John Dewey en una pedagogía activa y democrática, donde la educación se construye desde 
la experiencia práctica y reflexiva. Antonio Gramsci ha aportado con su concepto de intelectual orgánico y hegemonía cultural, 
que influenció la idea de que las comunidades pueden generar su propio pensamiento crítico. Más cercanos en el tiempo, Robert 
Chambers: con la metodología Participatory Rural Appraisal (PRA), que sistematizó técnicas visuales y comunitarias para 
diagnóstico participativo y los aportes de la UNESCO y CEPAL: que promovieron metodologías de diagnóstico y planeación 
participativa en América Latina desde los años 70-80.
5	 Freire P., Pedagogía del oprimido, Siglo XXI Editores, Ciudad de Mexico, p. 138.

Francesco Anzuini, Fabián Vite Vera

IDENTIDAD BOLIVARIANA VOL. 9 No. 4, Diciembre 2025, pp. 75-90
© Instituto Superior Universitario Bolivariano de Tecnología - ITB

ISSN-e: 2550-6749

5



dicho trabajo se desarrolla. En este sentido, no 
es lo mismo hablar de un proyecto6 que de un 
plan de acción comunitaria.

La diferencia entre ambos términos no es me-
ramente semántica, sino conceptual y práctica. 
El término proyecto proviene del latín proiec-
tus, que significa “lanzado hacia adelante”. En 
su acepción contemporánea, alude a una pla-
nificación previa, con objetivos definidos y un 
conjunto de actividades organizadas dentro de 
un tiempo delimitado. Su estructura suele ser 
cerrada y rígida: responde a metas prediseñadas, 
casi siempre establecidas por agentes externos 
que financian o diseñan la intervención. Bajo 
esta lógica, la comunidad puede quedar reducida 
a un papel de receptora de acciones, con escasa 
capacidad de incidir en la definición de los obje-
tivos7. Aunque un proyecto puede generar bene-
ficios puntuales, corre el riesgo de imponer una 
lógica vertical y limitada, donde la relación prin-
cipal es la de quien ejecuta y quien recibe.

Este giro lingüístico encuentra respaldo en las 
pedagogías críticas, particularmente en Paulo 
Freire, quien advirtió que “el gran peligro del 
asistencialismo está en la violencia del antidiá-
logo, que impone al hombre mutismo y pasivi-
dad, no le ofrece condiciones especiales para el 
desarrollo o la apertura de su conciencia”. Frente 
a ello, un plan de acción comunitaria parte de la 
convicción de que el cambio social no se decreta 
desde arriba, sino que se construye colectiva-
mente a través del diálogo, la participación y la 
praxis compartida. De esta manera, la comuni-
dad diagnostica sus problemas, propone solu-
ciones y, junto con la organización que aporta 
recursos y experiencia, las lleva a la práctica, 
fortaleciendo a la vez sus lazos internos.

La diferencia también se manifiesta en la eva-
luación de impacto. Los proyectos tradicionales, 
al tener un inicio y un fin predefinidos, suelen 
producir mejoras puntuales de corto o mediano 
plazo (entre tres meses y dos años). Una vez con-
cluido el financiamiento o la ejecución, la comu-
nidad corre el riesgo de quedar sin herramientas 
para dar continuidad a los procesos iniciados. En 
muchos casos, los aprendizajes no logran con-
solidarse y los cambios se diluyen, lo que puede 
derivar en dependencia o en la imposibilidad de 
generar transformaciones estructurales.

Por el contrario, un plan de acción comunita-
ria apunta a un impacto sostenible y duradero. 
Al involucrar a la comunidad desde la etapa de 
diagnóstico hasta la evaluación, se fomenta la 
apropiación del proceso. Esto significa que, in-
cluso si la organización promotora se retira, la 
comunidad mantiene la capacidad de sostener 
y ampliar las acciones emprendidas, gracias a 
la construcción de autonomía y corresponsa-
bilidad. La lógica ya no es la del beneficiario 
pasivo, sino la del co-participante que se con-
vierte en protagonista de su propio desarrollo.

En definitiva, la elección entre “proyecto” y 
“plan de acción comunitaria” no se reduce a un 
cambio terminológico, sino que implica optar 
por dos visiones opuestas de la acción social. 
La primera responde a una lógica vertical, téc-
nica y de corto alcance; la segunda propone 
un horizonte participativo, sostenible y respe-
tuoso de la autonomía comunitaria. Adoptar 
el segundo término supone reconocer que el 
verdadero cambio social no se impone desde 
fuera, sino que se gesta desde dentro, con los 
actores que viven y transforman su propia rea-
lidad. Esta transformación lingüística refleja un 

6	 En un contexto de organizaciones sin fines de lucro el plan de desarrollo estratégico, es la planificación que permite 
recordar más que nada una misión conectada con los objetivos, en cuanto no es hacer negocios, sino perseguir la misión misma.
7	 Freire P., La educación como práctica de la libertad, Siglo XXI Editores, Ciudad de Mexico, p. 104.

Francesco Anzuini, Fabián Vite Vera

IDENTIDAD BOLIVARIANA VOL. 9 No. 4, Diciembre 2025, pp. 75-90
© Instituto Superior Universitario Bolivariano de Tecnología - ITB

ISSN-e: 2550-6749

6



proceso más amplio de empoderamiento comu-
nitario y de coherencia institucional, en el que 
las palabras se convierten en instrumentos de 
acción, de identidad y de justicia social.

Diferencia entre liderazgo y guianza: una 
perspectiva integral

En el marco de la acción comunitaria, resulta 
fundamental analizar cómo se entiende la figura 
de quien acompaña el cambio social. Con fre-
cuencia se recurre al término liderazgo, que en 
su uso habitual se asocia a dirigir, organizar y 
tomar decisiones estratégicas. La palabra pro-
viene del inglés leadership, derivada del verbo 
to lead, que significa “guiar” o “encabezar”, con 
raíces germánicas vinculadas a laithan (“hacer 
ir”). En la práctica, el liderazgo suele expresar 
un modelo de gestión en el que una persona 
concentra responsabilidades, delega funciones 
y orienta las actividades de un grupo. El relato 
bíblico de Moisés8, que “se sentaba a juzgar 
al pueblo” (Ex 18, 13–17), ilustra este tipo de 
figura centralizadora, donde el líder actúa como 
juez y organizador casi absoluto.

Sin embargo, la experiencia comunitaria y pas-
toral propone una alternativa: la guianza. A nivel 
etimológico, este término proviene del francés 
guider y del germánico witan, que implican no 
solo dirigir, sino acompañar y mostrar el camino. 
La guianza no se centra en la autoridad que 
manda, sino en la capacidad de caminar junto 

a otros, orientando y sosteniendo sus procesos. 
En la tradición cristiana, Jesús se presenta como 
el Buen Pastor9 (Jn 10, 11–14), que no gobierna 
desde fuera, sino que conoce a sus ovejas, vive 
con ellas y da la vida por su comunidad. San 
Pablo también encarna esta figura: trabaja con 
las comunidades (Hch 18, 3), se hace “todo para 
todos” (1 Co 9, 22) y no se coloca por encima, 
sino al lado de quienes acompaña.

La diferencia entre liderazgo y guianza no es 
simplemente de estilo, sino de modelo rela-
cional. El primero responde a una lógica más 
cercana al ámbito empresarial o administrativo, 
donde el director traza objetivos, gestiona re-
cursos y resuelve conflictos, a menudo desde 
cierta distancia de la base. El segundo, en 
cambio, privilegia la horizontalidad y la cerca-
nía: el guía comparte la cotidianidad, escucha 
activamente y adapta los objetivos estratégicos 
en función de las realidades concretas. Mientras 
el liderazgo concentra el poder de decisión, la 
guianza lo distribuye, fomentando la corres-
ponsabilidad y la creatividad en la resolución 
de problemas10.

Una metáfora deportiva ayuda a ilustrar la dife-
rencia. En una expedición de alpinismo, el líder 
de la misión puede permanecer en el campa-
mento base tomando decisiones generales sobre 
la ruta y la logística. El guía de cordada, en 
cambio, se encuentra atado a la misma cuerda 
que los demás, abre camino o cierra la marcha 

8	 “Y aconteció que al día siguiente Moisés se sentó a juzgar al pueblo; y el pueblo estuvo delante de Moisés desde la 
mañana hasta el atardecer. Cuando el suegro de Moisés vio todo lo que él hacía por el pueblo, dijo: ¿Qué es esto que haces por 
el pueblo? ¿Por qué juzgas tú solo, y todo el pueblo está delante de ti desde la mañana hasta el atardecer? Y respondió Moisés a 
su suegro: Porque el pueblo viene a mí para consultar a Dios. Cuando tienen un pleito, vienen a mí, y yo juzgo entre uno y otro, 
dándoles a conocer losestatutos de Dios y sus leyes.”
9	 “Yo soy el buen pastor. El buen pastor da su vida por las ovejas. Pero el asalariado, que no es pastor, a
quien no pertenecen las ovejas, ve venir al lobo, abandona las ovejas y huye, y el lobo hace presa en ellas y las dispersa, porque 
es asalariado y no le importan nada las ovejas. Yo soy el buen pastor; y conozco mis ovejas y las mías me conocen a mí, como me 
conoce el Padre y yo conozco a mi Padre y doy mi vida por las ovejas.”
10	 Patrick Lancioni en su libro “The 6 Types of Working Genius”, explica que la relación es importante porque en temas 
de trabajo, desde la maravilla, surge el discernimiento, de ahí la reflexión, la invención, el momento de entusiasmo y la tenacidad 
en el tiempo. Y esto se puede hacer solo en un contexto horizontal de compartición entre distintos roles.

Francesco Anzuini, Fabián Vite Vera

IDENTIDAD BOLIVARIANA VOL. 9 No. 4, Diciembre 2025, pp. 75-90
© Instituto Superior Universitario Bolivariano de Tecnología - ITB

ISSN-e: 2550-6749

7



y se asegura de que todos avancen juntos. Su rol 
no consiste en dirigir desde la distancia, sino en 
asumir los riesgos, sostener a los más débiles y 
garantizar que nadie quede atrás.

En los procesos de desarrollo humano inte-
gral, esta distinción es crucial. El impacto co-
munitario no depende de un “líder fuerte” que 
imponga directrices, sino de un entramado de 
relaciones donde la guianza permite aprender, 
compartir y crecer en conjunto. La guianza for-
talece la confianza, la identidad comunitaria y 
la creatividad, generando un tejido social más 
resiliente. El guía, más que un estratega, es un 
centinela que anuncia lo que ve, se expone a 
los riesgos de la realidad y acompaña desde 
la cercanía.

En definitiva, optar por la guianza en lugar del 
liderazgo significa transformar la concepción 
del rol de quien acompaña. Ya no se trata de 
concentrar poder, sino de distribuirlo; no de 
dictar órdenes, sino de orientar; no de dirigir 
desde arriba, sino de caminar con los demás11. 

Este cambio semántico refleja una decisión 
institucional y pastoral coherente con la misión 
de FAS: promover procesos comunitarios 
donde cada persona sea protagonista de su 
propio desarrollo.

El Promotor como Apóstol del Desarrollo 
Humano Integral

En el marco de los planes de acción comunitaria, 
la figura del promotor adquiere una relevancia 
central. Su papel trasciende la mera gestión de 
actividades: se convierte en un dinamizador de 
procesos sociales y en un agente de transformación. 
La etimología del término promotor —del latín 
promotor, “el que impulsa, el que mueve hacia 
adelante”— refleja su esencia: impulsar cambios 
que posibiliten el desarrollo humano integral.

La visión de FAS comprende al promotor no 
únicamente como un facilitador técnico, sino 
como un apóstol del desarrollo. Esta concepción 
se inspira en la Doctrina Social de la Iglesia, 
que entiende el desarrollo humano integral 

11	 Esta reflexión de Luigi Bruni, surge a propósito de los momentos de gran noche, de fracaso, de dolor e incapacidad de 
reacción que el profeta anuncia y vive. Más allá de la contextualización espacio temporal, es interesante la modalidad en la cual poder 
vivir la “noche”, o sea, manteniendo viva la esperanza y siendo una chispa que enciende el mondo. Está fundamentada en Isaías 21, 6-12: 
“¡Ve, sé centinela nocturna! ¡Lo que ves grita, presta el oído, extiéndelo al extremo! Entonces el centinela gritó: ‘Desde la torre 
de guardia, Señor, yo soy el que está todo el día, ni de noche ni de día lo abandono.‘ Y aquí viene un carro, con un hombre y dos 
caballos, y aquel gritó: ‘Caída, caída es Babilonia y todas las imágenes talladas de sus dioses están destrozadas en el suelo‘. 
Y gritan de Seir: ‘Centinela, ¿cuánto falta para el día? Centinela, ¿cuánto queda de la noche?‘ Responde el centinela: ‘La 
mañana viene, pero todavía es de noche. Si queréis preguntar, preguntad, volved y preguntad otra vez‘.”Las palabras del profeta 
Isaías son una gran enseñanza sobre la profecía, ayer y hoy. Este canto es muchas cosas a la vez. Es la oración de la espera y la 
esperanza en el tiempo de la noche. La espera y la esperanza de Dios, del amigo, del paraíso, de la justicia, de la paz.  El profeta 
es la centinela de la noche; habita la noche como todos, ignorante del tiempo del amanecer. Conoce la noche y su tiempo, y no 
da respuestas que no puede ofrecer. El profeta es aquel que permanece. Permanece fiel, en su puesto de vigilia nocturna. Allí 
espera, aguarda, cree, sin saber. Como todos, con todos. Pero dialoga con los transeúntes, habla con los viajeros de la noche 
que le preguntan: “Centinela, ¿cuánto queda de la noche?” Y responde: “La mañana viene, pero todavía es de noche. Si queréis 
preguntar, preguntad; volved y preguntad de nuevo”. No puede dar respuestas que no tiene, pero tampoco rehúsa escuchar las 
preguntas. No aparta a quienes preguntan, aunque no tenga respuestas para dar, sino que los invita a continuar preguntando, a 
volver y regresar. Así, el profeta es el hombre y la mujer del diálogo nocturno; es el compañero y la compañera en el tiempo de 
las preguntas sin respuesta, que es nuestro tiempo.  
Solo puede responder compartiendo sus dos únicas certezas: que aún es de noche y que el amanecer llegará. La esperanza 
profética no niega la noche ni niega el amanecer. Su fidelidad a la vocación consiste en saber permanecer, ignorante, entre la 
noche y el amanecer. Los profetas aman su tiempo dialogando con quienes buscan respuestas, sin poder responder, acercándose a 
quienes preguntan, permaneciendo cerca y escuchando. Los primeros buenos samaritanos de la Biblia son los profetas. Y mientras 
habitan esta noche de diálogo, comienzan los primeros destellos del día. En https://youtu.be/YtjoAkvm830?feature=shared 
No hay amanecer más hermoso que aquel que nos sorprende en compañía de los profetas.

Francesco Anzuini, Fabián Vite Vera

IDENTIDAD BOLIVARIANA VOL. 9 No. 4, Diciembre 2025, pp. 75-90
© Instituto Superior Universitario Bolivariano de Tecnología - ITB

ISSN-e: 2550-6749

8



como la plenitud de la persona en todas sus di-
mensiones: material, social y espiritual. Como 
afirmaba Pablo VI en Populorum Progressio, 
“el desarrollo no es un simple crecimiento eco-
nómico. Para ser auténtico, debe ser integral, es 
decir, promover a todos los hombres y a todo 
el hombre”. En esta línea, el promotor se con-
vierte en garante de que las iniciativas comu-
nitarias respondan a valores como la justicia 
social, la solidaridad y el bien común.

Esta dimensión apostólica no depende solamente 
de la fe personal, sino de una vocación ética y 
comunitaria. El Evangelio ofrece ejemplos para-
digmáticos. Jesús llama a sus discípulos primero 
a “estar con él” y luego a ser enviados (Mc 3,14), 
subrayando que el apostolado surge de la expe-
riencia compartida. En la multiplicación de los 
panes, al decir “Denles ustedes de comer” (Mt 
14,16), Jesús confía a los discípulos la respon-
sabilidad de acompañar y corresponsabilizarse 
con la comunidad. En la misma línea, san Pablo 
recuerda que se hizo “todo para todos” (1 Co 
9,22), viviendo la cercanía y la solidaridad como 
condición de su misión.

El promotor, entendido como apóstol, asume 
entonces una triple dinámica que Erich Fromm 
describe como ser–tener–hacer. En primer 

lugar, es: su identidad se funda en la vocación 
al servicio y en la vivencia de las virtudes teo-
logales (fe, esperanza y caridad) y cardinales 
(prudencia, justicia, fortaleza y templanza). En 
segundo lugar, tiene: adquiere conocimientos, 
competencias y herramientas necesarias para 
ejercer su rol con eficacia (planificación estra-
tégica, evaluación de impacto, negociación, re-
solución de conflictos). Finalmente, hace: pone 
en práctica su misión mediante un acompaña-
miento cercano, que empodera comunidades 
y testimonia los valores del Evangelio en la 
acción social12.

Esta concepción del promotor como apóstol 
redefine el sentido del trabajo comunitario. 
No se limita a coordinar proyectos, sino que 
acompaña procesos, fomenta la autonomía de 
los grupos locales y asegura que las iniciativas 
sean sostenibles en el tiempo. Su tarea requiere 
tanto habilidades blandas —como la empatía, la 
comunicación efectiva y la inteligencia emocio-
nal— como habilidades duras —planificación, 
gestión de recursos, evaluación13. Sin embargo, 
su valor diferencial radica en que combina estas 
capacidades con una vocación de servicio que 
convierte la acción social en un signo de espe-
ranza y reconciliación.

12	 “Lo que constituye el Bien Común de la sociedad política —dice Maritain— no es, pues, solamente el conjunto de 
bienes o servicios de utilidad pública o de interés nacional (caminos, puertos, escuelas, etc.) que supone la organización de 
la vida común, ni las buenas finanzas del Estado, ni su pujanza militar; no es solamente el conjunto de justas leyes, de buenas 
costumbres y de sabias instituciones que dan su estructura a la nación, ni la herencia de sus gloriosos recuerdos históricos, de sus 
símbolos y de sus glorias, de sus tradiciones y de sus tesoros de cultura. El Bien Común comprende, sin duda, todas esas cosas, 
pero, con más razón, otras muchas; algo más profundo, más concreto y más humano; porque encierra en sí, y sobre todo, la suma 
(que no es simple colección de unidades yuxtapuestas, ya que, hasta en el orden matemático, nos advierte Aristóteles que 6 no es 
lo mismo que 3 + 3), la suma, digo, o la integración sociológica de todo lo que supone conciencia cívica, de las virtudes políticas 
y del sentido del derecho y de la libertad, y de todo lo que hay de actividad, de prosperidad material y de tesoros espirituales, de 
sabiduría tradicional inconscientemente vivida, de rectitud moral, de justicia, de amistad, de felicidad, de virtud y de heroísmo, 
en la vida individual de los miembros de la comunidad, en cuanto todo esto es comunicable, y se distribuye y es participado, en 
cierta medida, por cada uno de los individuos, ayudándoles, así, a perfeccionar su vida y su libertad de persona. Todas estas 
cosas son las que constituyen la buena vida humana de la multitud”. Maritian J., La persona y el bien común, 1968, Club de 
lectores, Buenos Aires pp. 58 y 59.
13	 A tal respecto es importante remarcar como hay distintos modelos de evaluación de impacto en el mundo 
de las organizaciones sin fin de lucro como SIA (Social Impact Assessment) OP + OC + I - M + NM, SROI (Social 
Return On Investment) OP + OC – M,  Outcomes star OC + I - NM el SROI, el impacto monetario, no monetario.

Francesco Anzuini, Fabián Vite Vera

IDENTIDAD BOLIVARIANA VOL. 9 No. 4, Diciembre 2025, pp. 75-90
© Instituto Superior Universitario Bolivariano de Tecnología - ITB

ISSN-e: 2550-6749

9



De este modo, la promotoría se convierte en 
un apostolado laico que encarna la misión de 
FAS: acompañar procesos de transformación 
integral y construir comunidades más justas, 
solidarias y resilientes. Su horizonte no es solo 
el desempeño de una función, sino la asunción 
de una vocación enraizada en el Evangelio y 
en el compromiso con la justicia social: pri-
mero ser enviados —“para que estuvieran 
con Él y para enviarlos” (Mc 3,14)—, luego 
hacerse cargo de la realidad —“Denles uste-
des de comer” (Mt 14,16)—. En este camino 
formativo, el promotor-apóstol integra la diná-
mica ser–tener–hacer14: ser, desde una identi-
dad servicial que madura en virtudes15; tener, 
al adquirir saberes y herramientas para el 
acompañamiento; y hacer, al impulsar, con y 
desde la comunidad, acciones corresponsables 
que ponen a los coparticipantes como verda-
deros protagonistas del cambio. Así, el pro-
motor no actúa para la comunidad, sino con 
ella; no sustituye, sino que impulsa; no busca 
protagonismo personal, sino que hace posible 
el protagonismo de los otros.

La coparticipación como clave de una acción 
compartida

Hablar de coparticipación no es un simple re-
emplazo vocabular de la palabra beneficiarios; 
es un cambio de paradigma en la manera de 
concebir la acción social. Mientras beneficia-
rio remite a una relación vertical —alguien que 
recibe algo diseñado y ejecutado por otros—, 
coparticipante expresa agencia, corresponsa-
bilidad y dignidad: reconoce a las personas y 
comunidades como sujetos que co-definen pro-
blemas, co-diseñan respuestas y co-evaluan 
resultados. En términos prácticos, este giro 

exige modificar la lógica de intervención (de 
“entrega” a co-construcción), la gobernanza (de 
tutela a diálogo deliberativo), y los criterios de 
éxito (de metas de ejecución a capacidades ins-
taladas y sostenibilidad social).

Desde una mirada sociológica, el lenguaje con 
que nombramos a los actores distribuye poder. 
Las categorías no son neutras; ordenan posicio-
nes y expectativas. Llamar beneficiarios puede 
cristalizar jerarquías simbólicas que sitúan a 
la comunidad como receptora pasiva, reprodu-
ciendo dependencias y limitando la interlocu-
ción crítica. La noción de coparticipantes, en 
cambio, genera un nuevo contrato relacional: 
la organización deja de “hacer para” y pasa a 
“hacer con”, asumiendo que el conocimiento 
situado y la experiencia de la comunidad son 
insumos indispensables para cualquier proceso 
de transformación.

Situar a la persona en un lugar pasivo: receptor 
de un bien, de una acción, capacitación o 
servicio proporcionado por una institución o 
actor externo, lo cual, para marcar este confín 
entre quien da y quien recibe, se pone hacia 
afuera y no ingresa en el otro; Implica una 
relación vertical y asistencialista, donde unos 
“dan” y otros “reciben” al estilo de cuanto 
remarca también Nietzsche16.

El mismo Pierre Bourdieu (1986) mostró cómo 
las relaciones sociales están atravesadas por ca-
pitales simbólicos y culturales que definen po-
siciones de poder; nombrar beneficiarios puede 
reforzar estas jerarquías. 

En cambio, la noción de coparticipante des-
plaza la lógica hacia la horizontalidad y la 

14	 Fromm E., Avere o essere, 2011, Mondadori, Milano.
15	 Havard A., Liderazgo virtuoso, 2010, Ediciones la Palabra, Madrid, p. 20.
16	 Nietzche F., (1986) Cosí parló Zarathustra, Adelphi, Milano, prologo.

Francesco Anzuini, Fabián Vite Vera

IDENTIDAD BOLIVARIANA VOL. 9 No. 4, Diciembre 2025, pp. 75-90
© Instituto Superior Universitario Bolivariano de Tecnología - ITB

ISSN-e: 2550-6749

10



corresponsabilidad. Paulo Freire (1970) afir-
maba que el cambio nace del diálogo, donde 
las personas, en una óptica relacional, reco-
nozcan su importancia y puedan reconocerse 
como subjetos y no como objetos de interven-
ción17. Por eso la definición de coparticipan-
tes es un explicito reconocimiento a que sean 
actores sociales que co-construyen los proce-
sos con los promotores, agentes apostólicos 
del cambio.

La pedagogía del diálogo aporta aquí una 
clave metodológica: el cambio social se 
aprende ejercitándolo. La coparticipación 
implica una praxis compartida donde se dia-
loga, se experimenta, se corrige y se vuelve a 
intentar. El resultado ya no es solo una lista 
de actividades cumplidas, sino una capacidad 
colectiva para identificar problemas, priori-
zar, organizar recursos y sostener procesos 
sin depender del acompañamiento externo. 
De este modo, la comunidad gana voz y capa-
cidad de decisión, y la organización aprende 
a escuchar, mediar y facilitar.

En términos culturales, la coparticipación se 
enlaza con prácticas comunitarias latinoame-
ricanas de reciprocidad y trabajo colectivo 
(como la minga o el ayllu18) donde la pertenen-
cia se expresa en la contribución compartida 
y el beneficio mutuo. Integrar estas lógicas no 

folcloriza la intervención: la fortalece, porque 
ancla el proceso en códigos de cooperación 
que ya son significativos para la comunidad. 
Lejos de idealizar, el enfoque reconoce tensio-
nes y asimetrías, pero apuesta a convertir los 
vínculos en un recurso de desarrollo y no en 
un obstáculo.

La Doctrina Social de la Iglesia refuerza esta 
dirección al subrayar la participación como 
derecho y deber, y la subsidiariedad como 
principio de organización: lo que las personas 
y comunidades pueden hacer por sí mismas no 
debe ser sustituido por niveles superiores. En 
clave de intervención, esto se traduce en un 
acompañamiento que habilita (en lugar de re-
emplazar), fortalece capacidades (en lugar de 
concentrar competencias) y devuelve la pala-
bra (en lugar de hablar por otros). Así, copar-
ticipar no es cargar a la comunidad con tareas, 
sino abrir espacios de decisión y transferir 
poder de manera responsable.

Adoptar la coparticipación exige operativa-
mente: crear espacios deliberativos reales 
(asambleas, mesas, visitas, recorridos, micro-
talleres) con reglas claras; ajustar herramientas 
(diagnóstico no extractivo; planificación con 
acuerdos de corresponsabilidad; seguimiento 
que mida aprendizajes organizativos además 
de metas físicas; evaluación que registre 

17	 “Y que es el dialogo? Es una relación horizontal de A más B. Nace de una matriz critica. Se nutre del
amor, de la humildad, de la esperanza, de la fe, de la confianza. Y solo el dialogo comunica.” En Freire P.,
(1997) La educación como practica de la libertad, Siglo XX editores, p. 80.
18	 “El ayllu es una palabra que proviene del idioma quechua y se refiere a una forma de organización social y comunitaria 
que ha existido en los Andes de Sudamérica desde tiempos precolombinos.
En esencia, un ayllu es una comunidad de personas que comparten un territorio, recursos y relaciones sociales estrechas. En el 
ayllu, la tierra es considerada sagrada y se trabaja de manera comunal para el beneficio de todos los miembros.
El ayllu se caracteriza por tener un sistema de autoridad y liderazgo propio, basado en la reciprocidad y el respeto mutuo. El líder 
del ayllu es conocido como el “curaca” y es elegido por consenso por los miembros de la comunidad. El curaca se encarga de 
tomar decisiones importantes y resolver conflictos, pero siempre teniendo en cuenta las opiniones y necesidades de la comunidad.
En el ayllu, la economía se basa en la agricultura, la ganadería y la artesanía. Los miembros de la comunidad trabajan juntos 
para sembrar y cosechar los cultivos, cuidar del ganado y producir artesanías que luego se venden o intercambian con otras 
comunidades.” Matos Mar, J. Los ayllus del Cusco, 1991, Centro de Estudios Regionales Andinos “Bartolomé de las Casas”, 
Cusco (p. 25).

Francesco Anzuini, Fabián Vite Vera

IDENTIDAD BOLIVARIANA VOL. 9 No. 4, Diciembre 2025, pp. 75-90
© Instituto Superior Universitario Bolivariano de Tecnología - ITB

ISSN-e: 2550-6749

11



cambios relacionales como confianza, coope-
ración y resolución de conflictos); y sostener 
una ética de la intervención (no instrumen-
talizar la voz comunitaria, proteger datos 
sensibles, evitar capturas por élites locales y 
asegurar rendición de cuentas comprensible).

Este cambio de lenguaje reconfigura al equipo 
técnico: de “gestores de tareas” a arquitectos de 
procesos que habilitan encuentro, median con-
flictos, facilitan aprendizajes y tejen redes. El 
éxito ya no es cuántas actividades se ejecutan, 
sino cuánto protagonismo y autonomía ganan 
los coparticipantes y cuánta sostenibilidad 
queda instalada al retirarse la organización.

En síntesis, la coparticipación es un pacto de 
trabajo que posibilita la transformación com-
partida: desplaza la centralidad del ejecutor, 
orienta a construir capacidades y vínculos du-
raderos y opera como una gramática de acción 
donde el lenguaje no solo describe, hace—y 
la dignidad de las personas es el criterio de 
verdad del proceso.

III.	 METODOLOGÍA

La investigación tiene un carácter cualitativo 
y reflexivo, orientado a la sistematización de 
la experiencia institucional de la Fundación 
Acción Solidaria (FAS). Más que producir 
nuevos datos empíricos, el objetivo fue in-
terpretar y resignificar los cambios termino-
lógicos y metodológicos adoptados por la 
organización en su praxis cotidiana.

La estrategia metodológica principal fue la sis-
tematización de la experiencia, entendida como 
el proceso de ordenar, analizar e interpretar crí-
ticamente lo vivido por FAS a lo largo de sus 

veinticinco años de trayectoria. Esta sistemati-
zación se apoyó en dos pilares:

1.	 El diagnóstico comunitario partici-
pativo, empleado habitualmente por 
FAS como herramienta de acompa-
ñamiento a las comunidades, que se 
toma aquí como base metodológica.

2.	 La reflexión teórico-doctrinal, en diá-
logo con autores como Paulo Freire 
(1970), Bourdieu (1986) y con los 
principios de la Doctrina Social de la 
Iglesia (Pablo VI, 1967; Juan Pablo 
II, 1991; Francisco, 2020).

El análisis se estructuró según la metodología 
del Ver–Juzgar–Actuar, tradicional en la DSI:

•	 Ver: se recogió la experiencia con-
creta de FAS en su práctica co-
munitaria, especialmente el giro 
terminológico en torno a proyectos, 
liderazgo y beneficiarios.

•	 Juzgar: se contrastó esa experiencia 
con categorías teóricas de las ciencias 
sociales y con principios de la DSI.

•	 Actuar: se extrajeron aprendizajes y 
proyecciones para orientar la acción 
institucional futura.

De este modo, el estudio se inscribe en la tra-
dición de la investigación-acción y la teología 
práctica, donde el conocimiento surge de la re-
flexión crítica sobre la praxis, y busca aportar 
tanto al ámbito académico como al fortaleci-
miento de la misión institucional.

Francesco Anzuini, Fabián Vite Vera

IDENTIDAD BOLIVARIANA VOL. 9 No. 4, Diciembre 2025, pp. 75-90
© Instituto Superior Universitario Bolivariano de Tecnología - ITB

ISSN-e: 2550-6749

12



IV.	 RESULTADOS

La sistematización de la experiencia de la 
Fundación Acción Solidaria (FAS) permite iden-
tificar que el cambio terminológico implemen-
tado en su praxis institucional no fue un mero 
ajuste de estilo, sino un verdadero giro paradig-
mático en la manera de concebir la acción social.

En primer lugar, la sustitución del término 
proyecto por plan de acción comunitaria 
supuso un cambio de enfoque en la planifica-
ción. El “proyecto” remitía a una estructura 
cerrada, diseñada con anterioridad y muchas 
veces impuesta desde criterios técnicos o fi-
nancieros externos. En contraste, el “plan de 
acción comunitaria” enfatiza la flexibilidad, la 
corresponsabilidad y la construcción colectiva 
de metas. Este cambio semántico favoreció la 
participación activa de los actores comunita-
rios en la definición de objetivos y estrategias, 
promoviendo un sentido de apropiación que 
reduce la dependencia y aumenta la sostenibi-
lidad de los procesos iniciados.

En segundo lugar, la transición de liderazgo a 
guianza reconfiguró el rol del promotor social. 
Se pasó de un modelo vertical, en el que el líder 
concentra poder de decisión y organización, a 
un modelo horizontal basado en la cercanía, la 
escucha y el acompañamiento. La guianza, en 
tanto categoría pastoral y pedagógica, trans-
formó la manera en que los equipos técnicos 
de FAS se relacionan con las comunidades: ya 
no como directores de actividades, sino como 
mediadores de procesos y arquitectos de rela-
ciones de confianza.

Por último, el reemplazo de beneficiarios por 
coparticipantes impactó de manera directa en 

la dignificación del lenguaje y en la subjetivi-
dad de los actores comunitarios. Al dejar atrás 
la lógica asistencialista, FAS instaló una noción 
de agencia en la que las personas son reconoci-
das como protagonistas de su desarrollo. Esta 
resignificación semántica se tradujo en prácti-
cas concretas: mayor implicación en la toma 
de decisiones, participación en la definición de 
prioridades y fortalecimiento de la identidad 
comunitaria en torno a la corresponsabilidad.

V.	 DISCUSIÓN

Los resultados obtenidos permiten sostener que 
el lenguaje es performativo: al modificar las ca-
tegorías con las que se nombra la acción social, 
se transforman las prácticas, las relaciones y 
las estructuras simbólicas que sostienen la in-
tervención. En la línea de Bourdieu (1986), las 
palabras distribuyen poder y establecen jerar-
quías. En este caso, los nuevos términos adop-
tados por FAS desplazaron relaciones verticales 
hacia dinámicas horizontales, abriendo espa-
cios para la autonomía y la corresponsabilidad.

Este hallazgo puede comprenderse mejor a 
partir de la pedagogía crítica de Paulo Freire 
(1970), quien advierte que el asistencialismo 
perpetúa la pasividad y el silencio de los opri-
midos, mientras que el diálogo los convierte 
en sujetos de su propia historia. La lógica de la 
coparticipación, asumida por FAS, se inscribe 
directamente en este marco: no basta con ofre-
cer recursos, es necesario generar procesos que 
permitan a las comunidades reconocerse como 
actores colectivos capaces de analizar, decidir y 
transformar su realidad.

La Doctrina Social de la Iglesia (DSI) aporta 
un marco ético que legitima y enriquece esta 

Francesco Anzuini, Fabián Vite Vera

IDENTIDAD BOLIVARIANA VOL. 9 No. 4, Diciembre 2025, pp. 75-90
© Instituto Superior Universitario Bolivariano de Tecnología - ITB

ISSN-e: 2550-6749

13



práctica. El principio de subsidiariedad (Pío 
XI, Quadragesimo Anno, 1931) orienta a no 
sustituir la acción de las comunidades, sino 
fortalecerla. El principio de participación 
(Concilio Vaticano II, Gaudium et Spes, 1965) 
refuerza el derecho y el deber de toda persona 
de intervenir activamente en la vida social. Y 
la noción de desarrollo humano integral, for-
mulada en Populorum Progressio (Pablo VI, 
1967), encuentra eco en la apuesta de FAS por 
un crecimiento no solo económico, sino cultu-
ral, espiritual y comunitario.

Frente a otras experiencias de intervención social 
en América Latina, centradas en lógicas de corto 
plazo o de cumplimiento técnico de indicadores, 
la propuesta de FAS aporta un modelo alterna-
tivo donde el lenguaje se convierte en disposi-
tivo pedagógico, espiritual y transformador. No 
obstante, también emergen desafíos: la coparti-
cipación demanda tiempo, formación continua y 
acompañamiento prolongado, lo cual no siempre 
es compatible con los marcos de financiamiento 
ni con las presiones institucionales de mostrar 
resultados inmediatos.

VI.	 CONCLUSIONES

El análisis de la experiencia de FAS per-
mite afirmar que las palabras, lejos de ser un 
adorno, constituyen herramientas de justicia 
social. El análisis terminológico de proyectos, 
planes de acción comunitaria, de liderazgo, 
guianza, de beneficiarios y coparticipantes en-
carna una transformación en la manera de con-
cebir la acción social: ya no como una relación 
vertical de donación–recepción, sino como un 
proceso horizontal de corresponsabilidad y 
protagonismo comunitario.

La contribución principal de este trabajo radica 
en mostrar que el lenguaje es performativo y 
normativo a la vez: performativo, porque genera 
prácticas nuevas y redistribuye poder; norma-
tivo, porque orienta a las organizaciones a ali-
nearse con principios éticos y espirituales que 
legitiman su acción. En este sentido, el caso de 
FAS aporta tanto a la teoría de la acción social 
como a la praxis pastoral, al evidenciar que los 
cambios lingüísticos pueden catalizar transfor-
maciones comunitarias de largo alcance.

De cara al futuro, tres proyecciones resultan 
prioritarias:

1.	 Fortalecer la formación de promotores–
apóstoles, capaces de ejercer la guianza 
desde la cercanía, la escucha y la corres-
ponsabilidad.

2.	 Desarrollar métricas cualitativas que 
permitan evaluar no solo productos ma-
teriales, sino aprendizajes comunitarios, 
vínculos de confianza y niveles de auto-
nomía.

3.	 Promover el diálogo entre experiencias lo-
cales y políticas públicas, de modo que la 
coparticipación no quede restringida a ini-
ciativas aisladas, sino que inspire marcos 
de acción social más amplios.

En síntesis, la experiencia de FAS confirma 
que nombrar es también transformar. Al redefi-
nir el lenguaje, la organización no solo renovó 
su identidad institucional, sino que abrió un 
horizonte de desarrollo humano integral que 
busca colocar a las comunidades en el centro, 
como siempre más verdaderas protagonistas 
de su historia.

Francesco Anzuini, Fabián Vite Vera

IDENTIDAD BOLIVARIANA VOL. 9 No. 4, Diciembre 2025, pp. 75-90
© Instituto Superior Universitario Bolivariano de Tecnología - ITB

ISSN-e: 2550-6749

14



VII.	 REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

Bourdieu, P. (1986). The forms of capital. En J. G. Richardson (Ed.), Handbook of theory and research for the 
sociology of education (pp. 241–258). Greenwood Press.

Concilio Vaticano II. (1965). Gaudium et spes. Librería Editrice Vaticana.

Freire, P. (1970). Pedagogía del oprimido. Siglo XXI Editores.

Freire, P. (1997). La educación como práctica de la libertad. Siglo XXI Editores.

Fromm, E. (2011). Avere o essere. Mondadori.

Havard, A. (2010). Liderazgo virtuoso. Ediciones La Palabra.

Juan Pablo II. (1991). Centesimus annus. Librería Editrice Vaticana.

Juan Pablo II. (1981). Laborem exercens. Librería Editrice Vaticana.

Lencioni, P. (2004). Death by a meeting. Jossey-Bass.

Maritain, J. (1999). Humanismo integral. Editions Aubier.

Maritain, J. (1974). El hombre y el Estado. Editorial del Pacífico.

Maritain, J. (1968). La persona y el bien común. Club de Lectores.

Matos Mar, J. (1991). Los ayllus del Cusco. Centro de Estudios Regionales Andinos “Bartolomé de las Casas”.

Nietzsche, F. (1986). Così parlò Zarathustra. Adelphi.

Pablo VI. (1967). Populorum progressio. Librería Editrice Vaticana.

Pío XI. (1931). Quadragesimo anno. Librería Editrice Vaticana.

Pontificio Consejo Justicia y Paz. (2004). Compendio de la Doctrina Social de la Iglesia. Librería Editrice 
Vaticana.

Proaño, L. (1990). El profeta del pueblo. Fundación Pueblo Indio del Ecuador.

Quijano, A. (2000). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. En E. Lander (Ed.), La colonialidad 
del saber: Eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas (pp. 246–266). CLACSO.

Francesco Anzuini, Fabián Vite Vera

IDENTIDAD BOLIVARIANA VOL. 9 No. 4, Diciembre 2025, pp. 75-90
© Instituto Superior Universitario Bolivariano de Tecnología - ITB

ISSN-e: 2550-6749

15



Sahlins, M. (1972). Stone age economics. Aldine Publishing.

Uribe, D. (2022). Ser, saber, emprender y sostener: Ventajas y resultados de una metodología de trabajo 
virtuosa al servicio de la sociedad. Humane Instituto Superior Tecnológico de Negocios.

YouTube. (s.f.). Shomer ma mi llailah – Sentinella [Video]. https://youtu.be/YtjoAkvm830

Francesco Anzuini, Fabián Vite Vera

IDENTIDAD BOLIVARIANA VOL. 9 No. 4, Diciembre 2025, pp. 75-90
© Instituto Superior Universitario Bolivariano de Tecnología - ITB

ISSN-e: 2550-6749

16


